18.1.2026

Noch ein Evangelium?!
Das Johannes Evangelium

Ich plane heute eine neue Predigtreihe liber das Johannesevangelium anzufangen. Nicht
ganz so detailliert, wie ich es in meinen Reihen normalerweise tue. Denn ein Jahr hat viel
zu wenig Sonntage fir ein so grosses Buch.

Ich glaube aber, es ist wichtig und nicht nur interessant, dass ich ein paar einleitende Ge-
dankenanstosse zum Johannesevangelium weitergebe, bevor wir uns in den Text stlirzten.

Wie immer werden theologische Fragen von verschiedenen Gelehrten grundsatzlich kon-
trovers diskutiert. Das fangt mit der Frage an, ob das Johannesevangelium Uberhaupt vom
Apostel Johannes, einem der zwodlf Jinger von Jesus, geschrieben worden sei. Postuliert
wird namlich von den Gegnern dieser Uberzeugung, dass das Evangelium von diversen un-
bekannten Johannes-Jiingern der 1. bis irgendwann x. Generation, sehr viele Jahrzehnte
nach den beschriebenen Ereignissen, aufgeschrieben worden sei.

Im Rahmen einer Sonntagmorgenpredigt geht es viel zu weit, auf all die verschiedenen
Meinungen einzugehen und sie zu bestdtigen oder zu widerlegen. Ich habe mich im Studi-
um damals ziemlich intensiv mit solchen Fragen auseinandergesetzt. Wenn jemand von
euch mehr darliber erfahren will, dann kann ich gern Literatur empfehlen. Oder ihr kénnt
euch auch Ubers Internet informieren ... und euch damit véllig verwirren lassen.

Ihr hort's sicherlich deutlich heraus: das wilde Internet ist nicht der Weg, den ich euch
blindlings empfehlen wiirde...

Vielleicht habt ihr den Namen des friihen Kirchenvaters Irdneus schon einmal gehdrt. Er
stammte urspriinglich aus Smyrna in Kleinasien und wurde zum zweiten Bischof, oder in
biblischer Sprache: zum Altesten, von Lyon im romischen «Gallien» eingesetzt. Gewirkt
hatte er dort ungefahr ab dem Jahre 150 n. Chr. Selber war er ein Schiler von Polikarp,
ebenfalls aus Smyrna, der noch direkt mit dem Apostel und Jinger Johannes gesprochen
und von ihm aus erster Hand alles gehdrt und gelernt hatte.

Dieser Irendus bezeugt, dass der Jiinger und Apostel Johannes als sehr alter Mann unser
viertes Evangelium geschrieben habe. Und zwar als Johannes noch bis in die Zeit von Kai-
ser Trajan in Ephesus gelebt hat. Kaiser Trajan regierte ab 98 n. Chr.

Demgemass hat Johannes nach dem Zeugnis der alten Kirchenvater sein Evangelium kurz
vor der ersten Jahrhundertwende geschrieben.

Warum erzahle ich das alles?

Ich habe mich namlich gefragt, weshalb der alte Johannes rund dreissig Jahre nach Lukas
und Markus, sowie nach der Ubersetzung des Matthdusevangeliums ins Griechische, noch-
mals ein Evangelium zusammengestellt hat. War er vielleicht nicht zufrieden mit der Arbeit
seiner Vorganger? Dabei hatte schon Lukas in seiner Einleitung bezeugt, Lk 1:1-4:

«Schon viele haben die Aufgabe in Angriff genommen, einen Bericht (iber die Dinge
abzufassen, die in unserer Mitte geschehen sind und die wir von denen erfahren ha-
ben, die von Anfang an als Augenzeugen dabei waren und dann Diener der Bot-




schaft Gottes geworden sind.

Auch ich habe mich entschlossen, allem von Anfang an sorgfaltig nachzugehen und
es flir dich, verehrter Theophilus, der Reihe nach aufzuschreiben. So wirst du fest-
stellen, dass alles, was man dich gelehrt hat, zuverldassig und wahr ist.»

Ich glaube, dass wir davon ausgehen kdnnen, dass die Gemeinden schon im 1. Jhd. ver-
schiedene Evangelien gelesen und in den Gottesdiensten gebraucht haben. Genug jeden-
falls, dass die Forscher inzwischen viele Dutzende Teilabschriften der Evangelien aus der
ganzen damalig bekannten Welt gefunden haben. Darunter gibt es auch ein paar ziemlich
wirre Erzahlungen, die vom Leib von Jesus Christus, von seiner Gemeinde, aber zurecht
klar als Pseudo-Evangelien, also «Liigen-Evangelien», erkannt worden sind. Bei der tber-
waltigenden Mehrheit dieser entdeckten Handschriften handelt es sich jedoch um grdssere
und kleinere Teile unserer bekannten, kanonischen Evangelien.

Schon sehr friih sind offenbar die drei «synoptischen Evangelien»: Matthdus, Markus und
Lukas von den Gemeinden als wahr und vom Heiligen Geist inspiriert erkannt und aner-
kannt worden. Schon bald nach ihrer Abfassung wurden sie kopiert und weit verbreitet,
sodass sie Uberall in den Gemeinden gelesen und gebraucht werden konnten.

Diese Gemeinden kannten also die Geschichten von Jesus, wie sie die Jinger und Augen-
zeugen Matthaus und Petrus berichtet haben. Denn Markus, so wird berichtet, hat sein
Evangelium aus den Erzahlungen von Petrus in Rom aufgeschrieben. Von Lukas, dem Be-
gleiter von Paulus, haben wir schon gelesen, dass er sorgféltig recherchiert hat und seine
Biografie Uber den Messias Jesus hat darauf offensichtlich die volle Zustimmung der Apo-
stel bekommen.

Dennoch, so wird von Irendus berichtet, haben die Leiter der Gemeinde in Ephesus den al-
ten Johannes angehalten, auch noch ein Evangelium zu schreiben.
Zu Recht fragen wir uns dann, warum sie das von Johannes verlangten.

Dieser Frage bin ich flir heute etwas nachgegangen.

Mit scheint, der Grund liegt in der menschlichen Natur, die immer wieder neue Ohrenkitzel
horen will. So kam es, dass schon nur 60 Jahre nach der Kreuzigung und der Auferstehung
von Jesus, diese Geschichten alt und bekannt zu werden begannen. Sie wurden darauf mit
menschlichen Uberlegungen und Philosophien «weiterentwickelt» und diese Gedanken be-
gannen, sich in die einfache und gesunde Lehre der Gemeinde einzuschleichen. Was diese
deshalb brauchten, war, nebst den argumentativen Briefen des Paulus, eine Verankerung
der Theologie liber das Wesen von Jesus Christus in seiner Biografie.

Die Frage, die sich stellte, war: Konnte man mit vom Heiligen Geist gedffneten, geistlichen
Augen im Leben des Messias wahrend seiner Wirksamkeit auf Erden seine wahre Natur er-
kennen? Gab es Hinweise darauf, dass Jesus selber sich seiner «Ubermenschlichkeit» be-
wusst war und diese auch bezeugte?

Ich glaube, dass diese und verwandte Fragen dazu fuhrten, dass der Apostel Johannes
sein klarendes Evangelium von Jesus Christus, dem erwarteten Messias, aufgeschrieben
hat.

Denn da waren z.B. die «Doketen». Sie philosophierten und kamen zum naheliegenden
Schluss, dass der allmachtige Gott unméglich leiden und sterben konnte und dass darum
der Messias nur in einem Scheinleib in Jesus dem Josefssohn gelebt habe musste. Der
«Messiasgeist» habe den Mensch Jesus bei der Taufe «in Besitz» genommen, so lehrten




sie, und ihn dann kurz vor seinem Leiden und der Kreuzigung wieder verlassen.

Gestitzt haben diese Doketen ihre Ansicht sogar mit Aussagen aus den allgemein aner-
kannten Evangelien. Hatte nicht Jesus selber am Kreuz ausgerufen, Mk 15:34:

«Mein Gott, warum hast du mich verlassen?»

Und einige Handschriften behaupten, dass Gott bei der Taufe von Jesus, als der Heilige
Geist wie eine Taube auf ihn herabkam, mit den Worten aus Ps 2:7 vom Himmel herabrief,
Lk 3:22:

«Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt!»

Klingt doch fast Uberzeugend, nicht wahr? Offenbar fanden das viele Glaubige um die
Jahrhundertwende auch und Johannes erkannte, wie wichtig es war, dieser falschen
menschlichen Theorie zu entgegnen. Denn die Konsequenz aus dieser Philosophie ist nicht
nur ein entfernter Gott, sondern letztlich stellt sie Gottes Integritat und schliesslich auch
die ganze Heilsgeschichte infrage.

Ich glaube, dass diese erstarkenden doketisch-gnostischen Lehren die Motivation daftir
waren, dass Johannes «sein» Evangelium geschrieben hat. Denn wie die Altesten in Ephe-
sus erkannte auch Johannes diese Scheinleibgeschichte nicht nur als harmlose Verirrung.
Dies kénnen wir sehr schdn aus einer Anekdote erkennen, die wiederum Polikarp seinem
Schiler Irendus weitererzahlt hat.

Ein starker Verfechter dieser gnostisch-doketischen Irrlehre lebte zeitgleich mit dem Apo-
stel Johannes in Ephesus und hiess Kerinth. Eines Tages sass Johannes in Ephesus im 6f-
fentlichen Bad, als Kerinth ebenfalls dazukam. Sofort erhob sich Johannes und rief seinen
Begleitern zu: «Lasst uns fliehen, denn moglicherweise wird gleich das Badehaus einstiir-
zen! Kerinth, der Feind der Wahrheit, befindet sich hier!»

Mit dem Johannesevangelium wollte Johannes darum die géttliche Seite vom Mensch Je-
sus hervorzuheben. Er zeigt darin, dass er eben nicht einfach nur ein Mensch, sondern in
Wahrheit Gottes Sohn war. Wesensgleich mit Gott, aber als Person unterschieden innerhalb
der Gottheit. Diese Formulierung hat die Gemeinde von Jesus Christus erst im Jahr 325 im
wichtigen Konzil von Nizaa ausdricklich im nicanischen Glaubensbekenntnis formuliert.
Aber dieses Bekenntnis kam nicht aus heiterem Himmel, sondern die gottesflirchtigen
Theologen beschrieben darin, was der Apostel Johannes im Kampf gegen den Doketismus
schon lange vorweggenommen hatte: Der Messias, Jesus Christus, war wirklich wahrer
Mensch und gleichzeitig wahrer Gott.

Oftmals stellen wir uns heute den Jinger Johannes als weichen, fast ein bisschen weibli-
chen jungen Mann vor. Vermutlich, weil er in seinem Evangelium und in seinen drei Gber-
lieferten Briefen so viel von der Liebe schreibt. Und «Liebe», so flihlen wir, ist nicht nur
vom Artikel her weiblich. Mit mannlich verbinden wir eher Unabhangigkeit und Kraft. Ste-
reotypisch, ich weiss... Aber es scheint mir die beste Erklarung fiir dieses Missverstandnis
Uber Johannes.

Denn in den Evangelien selber wird er ganz anders beschrieben! Die beiden Sohne des Ze-
badeus, die Brider Johannes und Jakobus, trugen namlich sogar den Ubernamen Boaner-
ges, d.h. Donnerséhne, Mt 3.17. Ich denke mal, dass sie ihren Spitznamen nicht wegen




ihres sanften Temperamentes bekommen haben. Viel mehr waren sie vermutlich ziemlich
aufbrausend und zum Zorn geneigt. Jedenfalls waren diese zwei Donnersséhne sofort be-
reit dazu, ein ungastliches Samaritanerdorf mit Feuer vom Himmel zu zerstéren, Lk 9:54.

Doch ich glaube anderseits auch, dass das Herz von Johannes in den 60-70 Jahren seit der
Auferstehung und Himmelfahrt von Jesus bis zur Abfassung seines Evangeliums weicher
geworden ist. Ganz offensichtlich hat der Heilige Geist in diesem aufbrausenden, tempera-
mentvollen jungen Mann die Frucht der Liebe, Geduld, Freundlichkeit, Glite, Bestandigkeit
und Selbstbeherrschung (Gal 5) zur Reife kommen lassen.

Darum ist sein Evangelium auch nicht eine laute, polemische Schrift gegen die doketische
und andere Irrlehren, sondern ein objektives, wunderbares Zeugnis dessen, was Johannes
mit Jesus erlebt hat. Und in Anbetracht der gegebenen Situation, wie er als Jiinger und
Apostel die Worte und Taten von Jesus einordnete. Namlich als starke Zeichen seiner Gott-
lichkeit, die er gleichzeitig als ganzer Mensch mit Hunger, Midigkeit, Trauer, Freude, Jubel
und Schmerzen erlebt und erlitten hat.

Mit der Gottlichkeit von Jesus beginnt Johannes dann auch sein Evangelium und setzt da-
mit den Ton seiner Schrift. Er nimmt seine Zuhdrer dabei ganz zurlick an den Anfang, als
alles begonnen hat. Nicht nur zum Anfang der Geburt des Menschen Jesus, wie Matthdus
und Lukas das getan haben. Sondern weiter zurlick, zur ersten uns Uberlieferten Aktion,
die die Menschheit betraf: zum Anfang in 1.Mo 1+2, als Gott unser Universum und unsere
Welt durch sein Wort geschaffen hat. Joh 1:1-5:

«* Am Anfang war das Wort; das Wort war bei Gott, und das Wort war Gott. *Der,
der das Wort ist, war am Anfang bei Gott. * Durch ihn ist alles entstanden; es gibt
nichts, was ohne ihn entstanden ist. “In ihm war das Leben, und dieses Leben war
das Licht der Menschen. > Das Licht leuchtet in der Finsternis, und die Finsternis hat
es nicht ausldschen kénnen.»

Mich fasziniert dieser machtige Anfang immer wieder. Und mir scheint er gerade auch fir
unsere heutige Zeit wieder mega relevant. Insbesondere in unseren Freikirchen sind wir ja
schnell und gut darin, Jesus zu feiern. Wir loben ihn als unseren ganz persénlichen
Freund, den wir lieben und in dessen Armen wir uns wohlfiihlen, ausruhen und geliebt
wissen dirfen.

Der Kontrast zwischen diesem machtigen, schdpferischen Wort, das schon immer bei Gott
war und selber Gott ist, und unserer verklarten Anbetung hat mich wahrend einer Anbe-
tungszeit letzthin ziemlich getroffen. Wahrend wir sangen, kamen mir plétzlich diese ers-
ten Worte aus Johannes fast wie ein Paukenschlag in den Sinn:

«Am Anfang war das Wort...»

Und mir wurde die alles Gberragende Kraft dieses «Wortes» so richtig bewusst. Da war
nichts. Unser Universum gab es nicht. Nur gahnende Finsternis. Nichts. Allein Gott war
schon immer. Und bei Gott war von Anfang an auch das personifizierte Wort, das Johannes
ganz klar mit dem Jesus gleichsetzt, von dem er in seiner Schrift Zeugnis abgibt.

Liebe Geschwister! Jawohl: Es war Gottes Liebe, die ihn motivierte, unsere Welt und unser
Universum zu schaffen. Es war seine Liebe, die ihn davon abhielt, uns gleich nach dem
Sundenfall wieder zu eliminieren. Und es ist seine Liebe, die unseren Rettungsplan ausge-
heckt und ausgefiihrt hat.




Aber all diese unvorstellbaren Ereignisse waren 100%ig prosaisch und eigentlich kaum
singbar. Da war nichts mit «flihlschmi-gschpirschmi», sondern harte Realitat:

Am Anfang war das Wort.

Und dieses Wort schuf alles, was es gibt in unserem Universum. «Es gibt nichts, was ohne
ihn entstanden ist.»

Am Anfang war das Wort.

Und genauso ging es weiter mit Gottes Handeln in unserer Welt. Wo Gott sich offenbarte,
durchbrach er in seiner Allmacht gewohnte Abldufe. Uns Menschen wird das dann schnell
zu viel und wir leiden an Gottes Handeln:

- Die verlobte, unberiihrte Maria musste die Schande ertragen, plétzlich schwanger zu
sein, weil das Wort, weil Gott, Mensch werden wollte.

- Wie vom rechtschaffenen Simeon vorausgesagt, Lk 2:35, musste Maria erleben, wie ihr
erstgeborener Sohn, der von einem Engel angekiindigte Retter, verachtet, verraten, gefol-
tert und getétet wurde. Das «drang ihr wie ein Schwert durch ihre Seele».

- Die Jlnger, die alles aufgegeben und dem Wort vertraut und ihm nachgelaufen sind,
mussten ihr bequemes, sicheres Leben aufgeben. Das lebendige Wort sandte sie in alle
Welt, weg von ihren Familien, wo alle bis auf den alten Apostel Johannes einen gewaltsa-
men Tod fanden. Sie waren vom Wort berufen und erwahlt zum Dienst in seinem Auftrag.
Und dieser Auftrag brachte ihnen Leiden und Tod.

Der alte Apostel Johannes hatte alle diese Dinge vor Augen, als er das Evangelium von sei-
nem Herrn Jesus Christus schrieb. Und ohne Kerinth und die Doketen beim Namen zu nen-
nen, hat er ihnen mit den ersten Satzen Paroli geboten. Dieser Jesus, der Christus, der
Messias, erflllt alle Qualitaten, die nur Gott zustehen: Er war von allem Anfang an; er war
immer bei Gott und er war es, der wo nichts war, alles schuf, das es zu schaffen gab.

Mit dem Rest des Evangeliums hat Johannes diese Aussage immer wieder aufgenommen
und vertieft. So sind die Wunder von Jesus, die Johannes aufnimmt, von ihm immer auch
als «Zeichen» deklariert. Denn sie sollen die Leser auf die wahre Géttlichkeit von Jesus
Christus hinweisen.

Dieselbe Funktion haben auch die bekannten «ich-bin-Worte», die Johannes von Jesus
Uberliefert: Ich bin das Licht der Welt; ich bin das Wasser des Lebens; ich bin das Brot des
Lebens; ich bin die Tir; ich bin der gute Hirte; ich bin der Weinstock; ich bin die Auferste-
hung und das Leben. Und der vielleicht bekannteste: ich bin der Weg, die Wahrheit und
das Leben: niemand kommt zum Vater als durch mich.

Johannes erzahlt, wie die jldischen Fihrer sich schwer lber die scheinbare Anmassung
dieses Jesus argerten, denn sie erkannten sehr wohl, dass er damit direkt an den Gottes-
namen Jahweh anschloss. Jahweh, der «Ich bin, der ich bin» ist mitten unter die Men-
schen gekommen! Jh 1:44+5+10

«*In ihm war das Leben, und dieses Leben war das Licht der Menschen. °Das Licht
leuchtet in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht ergriffen. ® Obwohl er un-
ter ihnen lebte und die Welt durch ihn geschaffen wurde, erkannten ihn die Men-
schen nicht.»

Diese Satze gehdren zu den traurigsten, die wir in der Bibel finden. Gott hat alles, wirklich




alles gegeben, um den Menschen wieder den Zugang zu ihm zu ermdglichen. Der Allmach-
tige wurde Mensch, nicht nur scheinbar in einem «Scheinleib», sondern das machtige,
schépferische Leben schaffende Wort hat sich selber erniedrigt und wurde Geschdpf. Aber
die Geschopfe, die er retten wollte, haben ihn mehrheitlich abgelehnt. Als der Menschheit
die Lebenssonne aufbrach, schauten sie weg und verschlossen ihre Augen, Jh 3:19:

«Das Licht ist in die Welt gekommen, aber die Menschen liebten die Finsternis mehr
als das Licht, weil ihr Tun bdse war.»

Dieses traurige Fazit gilt leider nicht nur fur die Zeit von Jesus und Johannes, sondern
auch heute noch. Die Mehrheit der Menschen kiimmert sich nicht um dieses rettende, Le-
ben vermittelnde Wort, um den Gottessohn Jesus Christus.

Aber ich mdchte heute nicht auf diesem traurigen Ton aufhdren. Denn damals wie heute
gab und gibt es eine Minderheit, der das wahre Licht und das wirkliche Leben aufgegan-
gen ist. Und flr sie macht das den alles entscheidenden Unterschied, Jh 1:12+13:

«*2 All denen jedoch, die ihn aufnahmen und an seinen Namen glaubten, gab er das
Recht, Gottes Kinder zu werden. * Sie wurden es weder aufgrund ihrer Abstam-
mung noch durch menschliches Wollen, noch durch den Entschluss eines Mannes;
sie sind aus Gott geboren worden.»

Wer Jesus Christus als dem ewigen, lebendigen Wort, dem eingeborenen Sohn Gottes ver-
traut, der findet mehr als nur eine schdne Lebensphilosophie. Mehr als ein gutes, nachah-
menswertes Beispiel in einem bewundernswerten Rabbi, der vor langer Zeit gelebt hat.
Der findet Gott selber und wir von ihm in Gottes Familie aufgenommen.

Das, liebe Geschwister, die ihr Jesus Christus vertraut, ist unser Stand vor Gott: wir sind
zum ewigen Leben gerettet, wiedergeboren zu neuem Leben ohne Schuld vor dem heili-
gen Gott.

Amen




	Noch ein Evangelium?! Das Johannes Evangelium

